
25

ФИЛОСОФИЯ

УДК 17.03� DOI: 10.36809/2309-9380-2025-49-25-28
Науч. спец. 5.7.8

Олег Дмитриевич Долгицкий
Нижневартовский государственный университет,  

преподаватель кафедры психологии образования и развития, Нижневартовск, Россия
e-mail: OD89224426367@yandex.ru

Отчуждение ответственности человека

Аннотация. В статье рассматривается проблема отчуждения ответственности человека в свете «естественного закона» 
и «морального императива». В процессе исследования автор приходит к выводу, что в результате отчуждения права сво-
бодного выбора человек снимает с себя ответственность, освобождаясь от мук совести. Делается вывод о том, что даже 
в случае отчуждения прав в пользу превосходящего объекта с человека не может быть снята ответственность за убежде-
ния, а также за результат, цели и средства их достижения. Это связано с тем, что сама постановка проблемы отчуждения 
содержит призыв вернуть себе утраченное, объективируя тем самым то, что человек не обрел в процессе индивидуаль-
ного развития.

Ключевые слова: человек, отчуждение, ответственность, право, естественный закон, моральный императив, этика.

Oleg D. Dolgitsky
Nizhnevartovsk State University,  

Lecturer of the Department of Educational and Developmental Psychology, Nizhnevartovsk, Russia
e-mail: OD89224426367@yandex.ru

Alienation of Human Responsibility

Abstract. This article examines the problem of alienation of human responsibility in terms of “natural law” and “moral imperative.” 
The author concludes that by alienating the right of free choice, a person absolves himself of responsibility, freeing himself from 
the pangs of conscience. It is concluded that even in the case of alienation of rights in favour of a superior object, a person cannot 
be relieved of responsibility for his beliefs, as well as for the results, goals, and means of achieving them. This is because the very 
formulation of the problem of alienation calls for the reclamation of what has been lost, thereby objectifying what a person has not 
acquired in the process of individual development.

Keywords: human, alienation, responsibility, law, natural law, moral imperative, ethics.

© Долгицкий О. Д., 2025
Для цитирования: Долгицкий О. Д. Отчуждение ответственности человека // Вестник Омского государственного педагоги-
ческого университета. Гуманитарные исследования. 2025. № 4 (49). С. 25–28. DOI: 10.36809/2309-9380-2025-49-25-28

Введение (Introduction)
Проблема отчуждения прав человека в научных публи-

кациях начала XXI в. сохраняет свою актуальность, позво-
ляя описывать различные социальные явления, среди кото-
рых, например, пандемия COVID-19 [1, с. 1872], хикикомори 
[2, с. 6], «социальные лифты» [3, с. 18]. Несмотря на высо-
кий интерес к этой концепции, на сегодняшний день сохра-
няется проблема трактовки данного понятия и сущности 
явления, которое до сих пор неопределенное. Причина это-
го кроется в том факте, что ее принято рассматривать в кон-
тексте социальной философии и общества. В этой работе 
проблема отчуждения будет развиваться в русле философ-
ской антропологии.

Значимость данного исследования особенно актуа-
лизировалась в результате процессов информатизации, 
в рамках которой активно развиваются информационные 
общества первой четверти XXI в. 

Методы (Methods)
Исследование основано на методологических принци-

пах философской антропологии. В качестве основных при-
меняются следующие методы:

1.  Герменевтический метод, направленный на 
интерпретацию и понимание классических и современных 
философских текстов, посвященных проблеме отчуждения 
и ответственности.

2. Метод деконструкции, используемый для кри-
тического анализа бинарных оппозиций (таких как «этика 
убеждения» / «этика ответственности») и выявления скры-
тых смыслов в философских концепциях.

3. Сравнительно-исторический анализ, позволяю-
щий проследить эволюцию концепта отчуждения в исто-
рии философской мысли от Т. Гоббса до современных 
авторов.



26

ФИЛОСОФИЯ

Литературный обзор (Literature Review)
Проблема отчуждения, начиная с Т. Гоббса, рассмат

ривалась в контексте передачи прав суверену [4]. И. Кант, 
формулируя свой категорический императив, также исхо-
дил из условий ситуации, где права были отчуждены [5]. 
Л. Фейербах критиковал кантовское противопоставление 
нравственности и эмпирических интересов, видя в Боге объ-
ективацию лучших человеческих качеств [6, с. 14]. К. Маркс 
и Ф. Энгельс радикализировали проблему, выделив четыре  
типа отчуждения в  условиях капитализма [7]. В  XX в. 
М. Вебер, опираясь на неокантианство, предложил разли-
чение «этики убеждения» и «этики ответственности» [8], 
а С. Жижек и Ж. Лакан проанализировали психоаналити-
ческие аспекты отчуждения и наслаждения от передачи 
ответственности Другому [9, с. 12]. Ж. Делёз и Ф. Гваттари 
рассматривали мазохистический поиск «тела без органов» 
как форму бегства от ответственности [10].

Результаты и обсуждение (Results and Discussion)
По Гоббсу, власть монарха устанавливается благода-

ря тому, что он имеет самый высокий чин (статус) во всех 
легитимных ветвях власти. Тем самым власть монарха ста-
новится абсолютной во всех иерархических системах. При 
возникновении конфликтов между иерархическими систе-
мами внутри государства монарх выступает в качестве вер-
ховного судьи, решение которого становится законом в том 
случае, если оно не противоречит постановлениям и прися-
гам институтов, включенных в систему власти. Так, напри-
мер, «…постановление четвертого собора в Латеране, засе-
давшего при папе Иннокентии III… гласит так: если король 
после указания папы не очистит своего королевства от 
ересей и, будучи отлученным от церкви за это, не даст 
удовлетворения в течение года, то подданные такого 
короля освобождаются от их обязанности повиноваться 
ему…» [4, с. 429].

Таким образом, благодаря соблюдению взаимных дого-
воренностей представителями социальных институтов пре-
кращается «война всех против всех», а сама структура вос-
производится не только на верхних, но и на нижних уровнях 
иерархий, где, в случае возникновения конфликтов между 
равностоящими субъектами власти, разрешение конфлик-
тов становится возможно благодаря монарху, власть кото-
рого при соблюдении имеющихся договоренностей явля-
ется абсолютной, если не противоречит «законам Бога» 
[4, с. 268].

В основе этой модели лежит «закон всех людей, он дан 
в формуле: quod tibifieri non vis, alterine faeeris (не делай дру-
гому того, чего не хотел бы, чтобы делали тебе)» [4, с. 118]. 
Но возможность существования отношений, основанных 
на этом законе, актуализируется только при наличии внеш-
него объективированного субъекта, выступающего в каче-
стве идеального образца, обуславливающего порядок. При 
отсутствии такого основания, по Гоббсу, начинается «анар-
хия и состояние войны» [4, с. 286].

Гоббс в рамках своей модели говорит о том, чего делать 
не должно в свете божественной власти и власти монарха. 
Таким образом, в модели Гоббса вся полнота ответственно-
сти возлагается на монарха и Бога, а человек, в свою оче-

редь, несет ответственность только за соблюдение дого-
вора с объективированными субъектами. В рамках этой 
модели отношений и возникает структура иерархии, обу-
словленная отчуждением права в отношении лица, распоря-
жающегося отчужденными от людей правами. В результате 
этого процесса возникает разделение на тех, кто обладает 
правом людей, и тех, у кого они были отчуждены. Кроме 
того, возникает разделение на тех, кто несет ответствен-
ность в меньшей степени по отношению к монарху и Богу, 
и тех, кто несет ее в большей степени. Соответственно, 
монарх и Бог, в свою очередь, несут всю полноту ответ-
ственности за сохранение мира и порядка, противодействуя 
талиону и анархии (войны всех против всех).

Поэтому, когда И. Кант (живший в условиях абсолют-
ной монархии в период правления императрицы Елиза-
веты Петровны Романовой) заявляет о том, что поступать 
нужно так, «чтобы максима твоей воли в то же самое время 
могла иметь силу принципа всеобщего законодательства» 
[5, с. 23], он рассуждает в условиях, где права людей отчуж-
дены в пользу монарха и Бога. Но здесь возникает ряд про-
тиворечий, которые станут заметны немецким философам 
лишь в начале XIX в.

Фейербах был одним из первых, кто обратил на это вни-
мание, выявив «стремление Канта обособить нравствен-
ность от “практической” жизни, от эмпирических мотивов 
и  целей, от непосредственных интересов индивидов» 
[11, с. 93]. Он также критиковал «кантовское решение при-
писать добро исключительно долгу» [11, с. 92]. Сам Фей-
ербах отмечает, что добро может идти вместе с долгом, 
а внешняя превосходящая сила (например, в лице Бога) 
является ничем иным, как объективацией всего самого луч-
шего, что есть в самом человеке. Рассуждая в русле гума-
низма, который противопоставляется теологизму, Фейер-
бах пишет, что «ты приписываешь Богу любовь, потому что 
любишь сам, ты находишь Бога мудрым и благим, потому 
что считаешь доброту и рассудок своими высшими каче-
ствами…» [6, с. 38].

Так, наиболее ярким выражением этой позиции у Канта 
служит письмо императрице, где он использует такие эпи-
теты, как всесветлейшая, великодержавнейшая, всемило-
стивейшая, свидетельствующие об объективации статуса  
императрицы, выступающей в качестве олицетворения все-
го самого лучшего, что может быть в человеке. Таким обра-
зом, тезисы Гоббса направлены на субъектов, у которых 
права отчуждены, а Кант говорит от лица тех, в ком эти пра-
ва объективируются. Сам Кант, разумеется, относит себя 
ко второй категории, так как в своем прошении императри-
це ходатайствует о своем назначении на пост ординарного 
профессора логики и метафизики Кенигсбергской академии.

Маркс и Энгельс в этом смысле куда более радикаль-
ны, они противопоставляют человеку уже не Бога, а капи-
тал, в результате чего появляются четыре типа отчужде-
ния: «отчуждение рабочего от производимого продукта; 
отчуждение человека от собственной сущности; отчужде-
ние от родовой сущности и отчуждение человека от челове-
ка» [7, с. 63]. Таким образом, мы получаем два противопо-
ложных дискурса в вопросе отчуждения. С одной стороны, 
есть внешние противостоящие субъекты, в пользу которых 



27

ФИЛОСОФИЯ

отчуждаются права, а с другой — есть люди, которые этих 
прав лишаются. Здесь должно становиться очевидно нали-
чие двух этик и, соответственно, двух форм ответственно-
сти с точки зрения единства и борьбы классов противопо-
ложностей.

В контексте трудов М. Вебера два этих дискурса нахо-
дятся в русле политической этики. Вебер, как сторонник 
неокантианства, «стилизовал» [8, с. 87] этику Канта в «эти-
ку убеждения», цель которой — «спасение души» [8, с. 92] 
и ненасилие. На ее противоположной стороне находилась 
«этика ответственности», стремящейся к «спасению тела» 
[8, с. 92] через насилие. Данные этики не только противопо-
ставляются, но и «взаимопроникают друг в друга» [8, с. 94].

Аналогичную структуру рассуждений демонстрирует  
Жижек, находя признаки взаимопроникновения учений Кан-
та и де Сада: «вовсе не Кант скрытый садист, а именно 
Сад — скрытый кантианец» [9, с. 12]. Возникает аналогич-
ный парадокс, в котором Кант, представавший перед нами 
в лице сторонника «этики убеждений», становится на пози-
цию «этики ответственности». Опять же, здесь мы можем 
наблюдать наличие двух этик, которые взаимообуславли-
ваются отчуждением у людей и их объективацией по отно-
шению к превосходящему объекту.

Аналогичное взаимопроникновение двух этик наблюда-
ется в библейских сюжетах. Среди них, например, история 
Иова, которого наказывает Господь за то, чтобы продемон-
стрировать его праведность перед Сатаной. Иов, находясь 
в мазохистической позиции, принимает зло от Господа (Иов. 
2: 10), оставаясь ему верным, получая в результате награду. 
Другой такой историей является жертвоприношение Исаака, 
где Господь остановил Авраама, убедившись в его страхе 
перед Ним (Быт. 22:11–12), в результате чего он также был 
вознагражден. С точки зрения Вебера, в данных сюжетах 
мы можем наблюдать примеры насилия в структуре «этики 
ответственности», парадокс в данном случае разрешается  
благодаря тому, что Господь берет на себя всю полноту 
ответственности за результат, цели и средства, которыми 
она будет достигнута [8, с. 94]. Так, моралью этих историй 
является тот факт, что страдания субъекта были возна-
граждены.

В этом смысле брать на себя ответственность (т. е. заби-
рать себе право принимать решение и отвечать за соде-
янное) не является отчуждением от ответственности. Оба 
субъекта деятельности (и те, кто отчуждает права, и те, кто 
их объективируют в рамках своих полномочий) несут рав-
нозначную ответственность за свою деятельность. Разница 
лишь в том, что одна сторона несет ее в рамках этики ответ-
ственности (талиона), а другая — в рамках этики убеждений 
(золотого правила морали). Если этого не происходит, то 
начинаются беззаконие и война всех против всех. В русском 
языке эта структура представлена в различении терминов 
«правда» и «истина». «Правда, первоначально определя-

емая как закон, впоследствии — как нравственный закон, 
позволяет соотнести власть и человека в поисках их гар-
моничного единства» [12, с. 36].

Фуко, трактуя труды де Сада, отмечает: «Тело у Сада 
все еще очень органично, жестко иерархизировано; раз-
ница же в том, что высшую ступень в этой иерархии зани-
мает не голова, как это было в старых повествованиях, но 
половые органы» [13]. Здесь очень важно отметить, что 
«тело» у Фуко — это психический аппарат. Лакан обозна-
чает максиму Сада следующим образом: «Примем за уни-
версальную максиму нашего поведения право пользоваться 
другим человеком как инструментом своего удовольствия» 
[14, с. 105]. Таким образом, «каждый философ вводит свою 
максиму, считая ее исполнение Законом» [15, с. 11]. В этих 
условиях и формируются риски возникновения «извращен-
ной позиции принятия положения чистого инструмента Воли 
большого Другого: это не моя ответственность, вовсе не я 
это делаю, Я только инструмент более высокой Историче-
ской Необходимости...» [9, с. 24].

Заключение (Conclusion)
Таким образом, то, что описывает Гоббс, Кант и де Сад, 

с точки зрения психоанализа Фуко, Лакана и Жижека — это 
дисциплинарная модель, направленная на создание соци-
альной структуры, выстроенной на основе принципа отчуж-
дения собственных прав в пользу внешнего превосходящего 
объекта, берущего на себя всю полноту ответственности за 
результат, цели и средства, которыми она будет достигнута.

В этом смысле марксистский дискурс, в рамках которого 
коммунизм представляется в качестве наивысшего идеала 
и для приближения которого допустимы любые действия, 
критикуется Сартром, который отмечает, что «если мы не 
хотим превращения диалектики в божественный закон, 
в метафизическую фатальность, то нужно чтобы она про-
исходила от индивидов, а не от каких-то сверхиндивидуаль-
ных совокупностей» [16, р. 131] (перевод наш. — О. Д.). Пре-
одоление отчуждения Сартр видит через свободу, которая, 
однако, гнетет его, вызывает в нем страдания.

Делёз и Гваттари подтверждают эту позицию, отмечая, 
что «неверно говорить, будто мазохист ищет боли, но также 
неверно, будто он ищет особым образом приостановленно-
го или окольного удовольствия. Он ищет ТбО» [10, с. 271] 
(ТбО — тело без органов. — О. Д.).

Таким образом, даже в случае отчуждения собственных 
прав в пользу превосходящего объекта, с человека в принци-
пе не может сниматься ответственность за убеждения, в отно-
шении которых отчуждается право за результат, цели и сред-
ства, которыми они достигаются. Это связано с тем, что в самой 
постановке проблемы отчуждения заложен призыв к людям 
вернуть себе то, что они потеряли, т. е. когда мы используем 
термин «отчуждение», таким образом объективируем то, что 
человек не обрел в процессе своего индивидуального развития.

1. Измайлова Д. И. Эпидемия отчуждения: влияние пандемии COVID-19 на процессы социального отчуждения // Ману
скрипт. 2021. Т. 14, № 9. С. 1872–1877. DOI: 10.30853/mns210326

2. Долин А. А. Проблема социального отчуждения в японском обществе XXI века // Японские исследования. 2022. № 1. С. 4–17.
3. Крыштановская О. В., Лавров И. А. Политическая карьера для поколения интернета // Цифровая социология. 2021. 

Т. 4, № 4. С. 18–27. DOI: 10.26425/2658-347X-2021-4-4-18-27



28

ФИЛОСОФИЯ

4. Гоббс Т. Левиафан, или Материя, форма и власть государства церковного и гражданского / под ред. А. Чекис. М. : 
Государственное социально-экономическое издательство, 1936. 506 с.

5. Кант И. Критика практического разума / пер. с нем. М. : Эксмо, 2015. 223 с.
6. Фейербах Л. Соч. : в 2 т. / пер. с нем. М. : Наука, 1995. Т. 2. 425 с.
7. Ахметзянова М. П. Анализ феномена отчуждения в творчестве К. Маркса // Вестн. Челяб. гос. ун-та. 2018. № 5 (415). 

С. 62–65.
8. Давыдов Ю. Н. Этика убеждения и этика ответственности: Макс Вебер и Лев Толстой // Этическая мысль. 2006. № 7. 

С. 87–94.
9. Жижек С. Кант и Сад: идеальная пара // Трансфер-экспресс. 2000. № 3. С. 12–25.
10. Делёз Ж., Гваттари Ф. Тысяча плато: Капитализм и шизофрения / пер. с фр. и послесл. Я. И. Свирского ; науч. ред. 

В. Ю. Кузнецов. Екатеринбург : У-Фактория ; М. : Астрель, 2010. 895 с.
11. Мееровский Б. В. Фейербах как критик кантовской этики // Кантовский сборник : межвуз. темат. сб. науч. тр. 1988. 

№ 1 (13). С. 88–95.
12. Ефимова С. В. Власть в призме феномена правдоискательства (история и современность) // Власть. 2011. № 2. 

С. 35–38.
13.  Фуко М.  Сад, сержант секса  // Художественный журнал. 1998. №  19–20. Электрон. версия. URL:  https://

moscowartmagazine.com/issue/46/article/908 (дата обращения: 01.01.2025).
14. Лакан Ж. Семинары. Книга 7. Этика психоанализа. М. : Гнозис, 2006. 416 с.
15. Азарова Ю. О. Этика Канта и де Сада в интерпретации Ж. Лакана // Этика в современной философско-культуро-

логической перспективе : материалы Всерос. науч.-практ. конф. с междунар. участием. Екатеринбург : Урал. федер. ун-т, 
2015. С. 9–14.

16. Sartre J. P. Critique de la raison dialectique. Paris : Gallimard, 1960. 224 p.


