
47

ФИЛОСОФИЯ

УДК 130.31� DOI: 10.36809/2309-9380-2025-49-47-51
Науч. спец. 5.7.1

Кристина Анатольевна Пантафлюк
Омский государственный педагогический университет, кандидат философских наук,  

доцент кафедры философии, Омск, Россия
e-mail: s.needs@yandex.ru

Возврат к онтологическому осмыслению «Я»

Аннотация. В статье реконструируется диалектика онтологического конституирования «Я» посредством поэтапного изло-
жения от логико-аналитической философии до идей философского реализма. Обосновывается идея экспликации условий 
возможности синтеза логического построения и метафизического содержания в рамках современной онтологии. В резуль-
тате обозначено начало преодоления разрыва между аналитической и спекулятивной философией. 

Ключевые слова: «Я», знание, чувство, познание, сознание, самость, самотворение.
Благодарности. Статья подготовлена в рамках междисциплинарной научной лаборатории ОмГПУ «Философия обра-

зования и философия в образовании».

Kristina A. Pantaflyuk
Omsk State Pedagogical University, Candidate of Philosophical Sciences,

Associate Professor of the Department of Philosophy, Omsk, Russia
e-mail: s.needs@yandex.ru

Return to the Ontological Interpretation of the “I”

Abstract. The article reconstructs the dialectic of the ontological constitution of the “I”, through a step-by-step presentation from 
logical and analytical philosophy to the ideas of philosophical realism. The idea of explication of the conditions for the possibility of 
synthesis of logical construction and metaphysical content within the framework of modern ontology is substantiated. As a result, it 
marks the beginning of bridging the gap between analytical and speculative philosophy. 

Keywords: “I”, knowledge, feeling, cognition, consciousness, selfhood, self-constitution.
Acknowledgеments. The article was prepared within the framework of the interdisciplinary scientific laboratory of OSPU 

“Philosophy of Education and Philosophy in Education”.

© Пантафлюк К. А., 2025
Для цитирования: Пантафлюк К. А. Возврат к онтологическому осмыслению «Я» // Вестник Омского государственного пе-
дагогического университета. Гуманитарные исследования. 2025. № 4 (49). С. 47–51. DOI: 10.36809/2309-9380-2025-49-47-51

Введение (Introduction)
Потребность в актуализации понятия «Я» обусловлена 

отсутствием не только окончательного разрешения содер-
жательной составляющей, но и скоротечным характером 
изменений в представлении «Я». Бытие и мировоззрение 
человека XXI в. претерпевают стремительные трансфор-
мации под влиянием факторов глобализации, цифровиза-
ции, а также искусственного интеллекта, что требует вновь 
обращения к онтологическому осмыслению «Я». Появление 
цифровой личности приводит вновь к постановке вопро-
са об идентичности, а также «Я» и его границах в целом. 
Познание «Я» и его границ является критерием для опре-
деления демаркационной линии не только между природ-
ным и искусственным, но и между гуманистическим и пост-
гуманистическим.

Обращение к идеям Б. Рассела обусловлено стремле-
нием к выявлению понятия «Я» посредством логического 
обоснования. Он предлагает «Я» рассматривать в качестве 

логического конструкта, который имеет конкретную и опре-
деленную последовательность и иерархию. Следовательно, 
аналитический подход Б. Рассела в исследовании понятия 
«Я» представляет собой наличие возможной проверяемо-
сти «Я» посредством анализа. 

Методы (Methods)
Основным методом данного исследования явилось 

онтологическое осмысление образа и сущности понятия 
«Я» на основании работ Б. Рассела. В качестве дополни-
тельных методов используются методы логического кон-
струирования и реконструкции, а также историко-философ-
ского анализа. 

Литературный обзор (Literature Review)
В качестве основополагающих источников используются 

труды Б. Рассела «Проблемы философии», а также «Чело-
веческое познание: его сфера и границы». Дополняет эти 



48

ФИЛОСОФИЯ

работы и служит материалом для историко-философского 
анализа работа П. Козловски «Культура постмодерна: обще-
ственно-культурные последствия технического развития».

 
Результаты и обсуждение (Results and Discussion)
«Проблемы философии» Б. Рассел начинает с выде-

ления видов знания: знание вещей и знание истин. Знание 
вещей так же разделяется им на два подвида: 1) знание- 
знакомство — логически не зависит от знания истин; 2) знание- 
описание — зависит от истины как первоисточника. Знаком-
ство — это то, «что мы осознаем прямо, без промежуточно-
го процесса вывода или знания истин» [1, с. 57]. То, что мы 
получаем благодаря чувствам, является синтезом вещей, 
которые мы знаем, т. е. имеем истинное знание о них (такие, 
какие они есть).

Противоположным явлением будет знание физического 
объекта, которое не есть прямое значение. Его получение 
происходит при помощи чувственных данных, из которых 
будет состоять явление вещи. В чувственных данных мы 
не сомневаемся, хотя изначально нас охватывает сомне-
ние в действительном существовании этой вещи. Таким 
образом, знание конкретной вещи — это знание-описание. 

Свое описание и объяснение «знания» Рассел строит 
на развертывании сущности предмета «стол». Стол — это 
физический объект, который служит причиной некоторых 
чувственных данных. Знание стола — это описание стола 
посредством чувственных данных. «Для какого-либо знания 
о столе вообще мы должны знать истины, связывающие его 
с вещами, с которыми мы знакомы: мы должны знать, что 
“такие-то и такие-то чувственные данные есть результат 
воздействия физического объекта”. Не существует состо-
яния ума, в котором мы прямо осознаем стол; все наше 
знание стола есть на самом деле знание истин, и действи-
тельная вещь, которая есть стол, строго говоря, не известна 
нам вообще» [1, с. 58]. Другими словами, хотя сам объект не 
известен нам прямо, мы знаем описание и знаем, что суще-
ствует точно один объект, которому прилагается это описа-
ние. Такое знание объекта есть знание-описание. 

Основанием знания о вещи и знания истин — любо-
го знания — является знакомство. Чувство — это одна из 
вещей, с которой мы знакомы. Тем, что дает человеку зна-
ние-знакомство, являются не только чувства, поскольку 
наше знание не ограничивается только ощущениями. 

Человек осознает, что он вспоминает, а значит, и осоз-
нает, что это прошлое, а не настоящее. Такое вспомина-
ние является знанием по памяти, благодаря ему мы можем 
делать выводы из прошлого, иными словами, рефлексиро-
вать. Это первый шаг, с которого начинается трансцендент-
ное, — знакомство по памяти.

Знакомство через интроспекцию характеризуется тем, 
что мы осознаем осознавание вещей. «Когда я вижу солнце,  
я часто осознаю мое видение солнца; таким образом, “мое 
видение солнца” есть объект, с которым я знаком» [1, с. 58]. 
Точно так же человек может осознавать чувство желания, 
наслаждения, боли и другие, которые происходят в сознании. 
Такое сознание можно назвать самосознанием — источником 
знания о ментальных вещах. Знание — это «только то, что 
происходит в моем собственном уме» [1, с. 59]. 

Знакомство человека с чувственными данными является 
знакомством между человеком и объектом, с которым чело-
век знакомится: «Когда случай знакомства таков, с которым 
я могу быть знаком (как я знаком с моим знакомством с чув-
ственными данными, представляющими солнце), ясно, что 
знакомящийся человек есть я сам. Таким образом, когда 
я знаком с моим видением солнца, в целом факт, с кото-
рым я знаком, есть “Я-знакомое-с-чувственными-данными”» 
[1, с. 59]. На этом чувственном уровне дается имя изучае-
мому предмету или явлению, поскольку оно было испытано 
в опыте [2, с. 84].

Следующий этап — это точное знание. Для того чтобы 
знать эту истину, мы должны заранее знать о том, что такое 
наше «Я», даже при условии того, что личность может быть 
непостоянной, поскольку основание (природа) «Я» имеет 
постоянный характер. Но даже при наличии таких веских 
аргументов за знание «Я» всегда находится аргумент про-
тив этого. Фундаментом для формирования знания слу-
жит истинная вера [2, с. 144]. Следовательно, наше знание 
о «Я» есть вероятность. 

Необходимо подытожить ступени выхода за пределы 
чувственных данных:

1. Знакомство с внешними вещами с помощью наших 
чувственных данных.

2. Интроспекция — знакомство с внутренними чувства-
ми: мысли, желания, боль и др.

3. Память — знакомство с вещами как внешних, так 
и внутренних чувств.

4. Вероятность знакомства с нашим «Я», которое имеет 
способность постигать вещи или иметь какие-либо чувствен-
ные желания к этим вещам.

Следующим нашим знакомством после конкретных вещей 
является знакомство с универсалиями — общими понятиями. 
Всегда то, с чем мы знакомы или знакомимся, имеет необхо-
димость существования и конкретности. «Осознание универ-
салий называется постижением, а универсалия, которую мы 
осознаем, называется концепцией» [1, с. 60]. 

Знание-описание создает доступ к трансцендентным 
объектам, т. е. в данном случае познания отсутствуют физи-
ческие объекты и умы других людей. Условием существо-
вания знания-знакомства является данность объекта для 
непосредственного восприятия субъектом, т. е. получения 
чувственных данных о нем. Основой суждений, кроме вос-
принимаемых когнитивных фактов, могут быть умозаключе-
ния, не связанные с личным опытом [3, с. 85]. «Таким обра-
зом, когда мы знакомы с объектом, который есть такой-то 
и такой-то, мы знаем, что такой-то и такой-то существует, но 
мы можем знать о существовании объекта, который явля-
ется таким-то и таким-то, даже в том случае, когда мы не 
знакомы ни с каким объектом, который, как мы знаем, дол-
жен быть таким-то и таким-то, и даже если мы не знакомы 
ни с каким объектом, который на самом деле есть такой-то 
и такой-то» [1, с. 61].

Для нарицательных и собственных имен часто использу-
ется конструкция, имеющая вид «тот …, который …», иными 
словами описание. Получается, что мысль, существующая 
в уме человека, который прибегает к «собственному име-
ни», может быть подана в виде слов только при использо-



49

ФИЛОСОФИЯ

вании описания — дескрипции, заменяющей «собственное 
имя». Сама дескрипция имеет свойство изменяться, под-
страиваться под человека или ситуацию, в которой она при-
меняется. В данном случае только объект, к которому при-
вязана дескрипция, находится в постоянстве. Если объект 
начнет изменяться, то будет изменяться и достоверность 
дескрипции, т. е. ложность или истинность суждений.

Еще одним примером теории Б. Рассела является при-
мер о личности Бисмарка. Рассмотрим его более подробно.  
Введем посылку о том, что существует прямое знакомство 
с собой. Теперь оказывается, что сам Бисмарк смог бы вос-
пользоваться своим именем для того, чтобы обозначить 
кого-то конкретного, с кем он уже знаком лично. Высказы-
вание факта Бисмарка о себе самом приводило бы к тому, 
что он сам становился бы (Бисмарк) конституентой соб-
ственного суждения. В данном случае собственное имя 
используется для того, чтобы обозначить объект, а не опи-
сать его. Это одна ситуация с использованием утверждений 
о Бисмарке. Кроме того, стоит рассмотреть такую же ситуа-
цию, но с другой стороны, а именно когда данное суждение 
о Бисмарке высказывает не он сам, а другой человек, кото-
рый знал его лично. Эта ситуация будет совершенно другой 
за счет того, что человек, который его знал, имел конкрет-
ные ощущения о нем, переданные телом Бисмарка. Само 
тело и ум Бисмарка есть те физические объекты, которые 
обязательно связаны с чувственными данными: мы можем 
узнать о теле и уме только через описание. Характеристи-
ка описания человека, который его знает, будет зависеть 
от того, какие ощущения получил этот человек. Следова-
тельно, полученные от этого человека данные будут носить 
невольный характер. Но важно помнить, что этот человек 
знает о противоположных характеристиках одного объекта. 

Давая характеристику Бисмарку, человек, который 
его в действительности не знал, будет преимущественно 
использовать исторические данные. Следует помнить о том, 
что если нам необходимо иметь достоверную информа-
цию об объекте, то необходимо указывать в своем опи-
сании на этот объект, который имел место быть в любом 
временном континууме (прошлое, настоящее или будущее 
время). Таким образом, когда мы даем какое-либо сужде-
ние о Бисмарке, нашей задачей будет указывать в описа-
нии его имя или характеристику, которая присуща исключи-
тельно ему. Например, когда мы говорим: «Первый канцлер 
Германской империи был искусным дипломатом», — то 
нам становится ясно, что это суждение приписано именно 
Бисмарку и оно достоверно, поскольку имеются письменные 
или устные подтверждения нашему суждению, которые нам 
знакомы. Таким образом, при отсутствии конкретного объек-
та (или конкретных объектов) предложение будет включать 
в себя только концепции.

Благодаря тому, что нам известна истинная информа-
ция о Бисмарке, мы можем вести научную коммуникацию, 
и даже если мы будем изменять описание о Бисмарке (не 
вводя ложных суждений), то суждение будет всё равно 
оставаться истинным. «Это суждение, которое так описано 
и которое известно нам как истинное, есть как раз то, что 
нас интересует: но мы не знакомы с самим суждением и не 
знаем его, хотя мы знаем, что оно истинно» [1, с. 63]. 

Таким образом, знание-описание предоставляет воз-
можность трансцендирования человеку. Опыт дает знание 
определенных истин, которые существуют, и мы узнаем 
их через знакомство, но благодаря знанию, которое дает-
ся нам через описание, мы узнаем вещи, которые не были 
нам даны с помощью опыта. Опыт сужает круг познания 
человека, а описание, наоборот, расширяет его. «…Кроме 
восприятия “мыслей” — как считает обыденный здравый 
смысл, — мы воспринимаем также “вещи” и события, нахо-
дящиеся вне нас» [2, с. 201]. Помня и зная данную струк-
туру познания, человек развертывает собственное знание 
и искореняет сомнительное. 

Итак, что представляет собой «Я» у Б. Рассела? Это обя-
зательный элемент познания мира и условие самого позна-
ния. В философии Б. Рассела «Я» существует в двух аспек-
тах: чистое «Я» и Я-знакомое-с-чувственными-данными.  
Чистое «Я» всегда остается неопределенным, поскольку мы 
даже не можем с полной уверенностью сказать о его суще-
ствовании. Я-знакомое-с-чувственными-данными дает чело-
веку знание-знакомство и знание-описание, благодаря кото-
рым мы можем иметь знакомство как с вещами внешними 
(вещами, истинами и универсалиями), так и с внутренними 
(мысли, желания, боль), а также возможность быть знако-
мым с чистым «Я» (нашим «Я», которое имеет способность 
постигать вещи или иметь какие-либо чувственные желания 
к этим вещам).

Значение понятия «Я» не исчерпывается ролью в про-
цессе познания, необходимо проследить его связь с реаль-
ной жизнью человека и общества, с культурой современно-
сти. Для того чтобы более четко понять, как же связано «Я» 
с культурой, обратимся к работе П. Козловски «Культура 
постмодерна» (1987). В этой работе П. Козловски констати-
рует изменения концепций «Я» при переходе культуры от 
состояния модерна к постмодерну. Более ранние концепции 
субстанциального «Я» (монистические и плюралистические) 
сосуществуют на равных с концепциями функционально- 
относительными. Поэтому возникает необходимость пере-
осмысления и соотнесения между собой различных кон-
цепций. П. Козловски обращается к философии И. Г. Фихте, 
к его понятию «Я», для построения своей теории самости. 
По его мнению, постмодерн (или, иными словами, постсов
ременность) — это эпоха, в которой самость человека при-
обретает новое раскрытие. 

П. Козловски отмечает, что И. Г. Фихте выделяет два 
типа людей: 

1. Люди, которые допускают существование необходи-
мой внутренней самости. Они считают, что самость дана 
человеку от рождения и не может подвергаться каким-либо  
изменениям со стороны общества. Самость — особое 
достоинство человека, по их мнению.

2. Люди, которые отрицают существование необходимой 
внутренней самости. Отрицают изначальную заложенность 
самости в человека, считают, что самость можно «создать» 
и для нее характерна обусловленность обществом и обще-
ственной деятельностью.

По своей сути, культура — это трансцендентность само-
сти. Цель же культуры предполагает совместимость и рав-
ное развитие субъективного и объективного духа; смыслом 



50

ФИЛОСОФИЯ

же культуры является уход, забота и воспитание. Культура 
не порождает технический характер человека, а, наоборот, 
создает духовность в человеке: совершенствует самость 
и дух.

Самость всегда является самотворением, а не проявле-
нием эволюции. Теория взаимодействия Д. Г. Мида пред-
ставляет самость (теория индивидуального «Я») в виде 
синтеза определений и результатов интеграции, благода-
ря взаимодействию самости с другими субъектами и объ-
ектами окружающего мира [4]. В данном представлении 
самость выступает в качестве действующего результата 
интеграции как внутренних, так и внешних отношений. При 
таком понимании самости есть опасность видеть в лично-
сти содержание, обусловленное исключительно внешними 
отношениями. Обязательность уникального единого инди-
видуального «Я», по мнению П. Козловски, может быть 
обусловлена только допущением точки единства (Святого 
Духа в религиозной традиции), самости, которая не разре-
шима, поскольку она не растворяется в отношениях. «Это 
сверхрациональная субстанция, которая в своих взаимо
связях с со-бытием и объективным бытием должна реали-
зовать свою субъективную энтелехию и свой индивидуаль-
ный закон. Аксиоме модерна — “отношения определяют 
субстанцию и самость” — постмодерная культура противо-
поставляет объяснение собственной личности как “недели-
мой и исходной субстанции”» [5, с. 68]. 

П. Козловски указывает на различия значений поня-
тия «самость» в модерне и постмодерне и оценивает их 
как один из существенных вопросов философии и куль-
туры в целом. По словам Э. Шпрангера, самость опреде-
ляет идеи воспитания и идеи бытия в любой культуре [6]. 
Мы можем говорить о том, что центр личности является 
самодействующим, в таком случае воспитание будет помо-
щью для возникновения самотворения. Культура и дух есть 
самотворение и жизнь; знание культуры — это приобрете-
ние и самотворение. Обучение культуре является духов-
ным творчеством в понимании И. Г. Фихте [7]. Любой чело-
век должен самотворить в себе знания и культуру через 
самость — это главная задача и цель философии и рели-
гии. Таким образом, самотворение самости человека будет 
подобно самотворению самости Бога [5, с. 68–69]. 

Посредством культуры и воспитания должны строиться 
основы жизненного побуждения и формироваться любовь 
к идее. И. Г. Фихте определяет идею как деятельное рас-
познавание, схватывание божественной жизни в ее прояв-
лениях [8]. Сопричастность божественной жизни составля-
ет сущность самости человека и сердце живой культуры. 
Понимание такой причастности в каждом человеке должно 
являться целью и смыслом воспитания.

Владение культурой не существует само по себе, так как 
культура не принадлежит кому-либо, она является собствен-
ностью общества. Даже владея культурой, нельзя достичь 
дальнейшего самотворения и его развития. Образование, 
как и культура, не может быть произведено. Скрытое жела-
ние беззаботности и блага в понимании гражданского права 
оказывается ничем иным, как утверждением права на обра-
зованность. П. Козловски цитирует Я. Буркхардта: «Овла-
девающий знаниями культурный человек охотно хотел бы 

многое достаточно быстро приобрести и вместе с другими 
наслаждаться этим, но с болью вынужден самое лучшее 
уступить другим; другие должны ради него быть образован-
ными, подобно тому, как в средние века молитвы за свое-
го господина пели его подданные» [5, с. 70]. При введении 
культуры в образование происходит возрастание культурно-
го самотворения. При поощрении талантов науки и искусства 
необходимо пользоваться принципом пропорциональной 
справедливости: «большему таланту предоставляется в рас-
поряжение пропорционально больше средств для развития 
его способностей, дарований» [5, с. 70]. Таким образом, для 
достижения успехов в науке и искусстве необходимо проду-
мать программу «индивидуального поощрения умения рабо-
тать и способности к достижению результатов» [5, с. 70]. 

Таким образом, можно сделать вывод, что сознание 
собственного «Я» есть необходимое условие познания 
и самотворения. 

Б. Рассел рассматривает «Я» в гносеологическом аспек-
те и дает ответ на вопрос о том, как возможно знание о «Я». 
Философ подчеркивает невозможность иметь представле-
ние о чистом «Я» в качестве знания-знакомства. Собствен-
ное «Я» дано человеку в качестве представления о Я-со-
вершающем-определенное-действие, другие «Я» даны 
в качестве знания-описания, т. е. человек не может знать 
свое «Я» непосредственно, он знает лишь его отражение 
в мыслях и чувствах, возникших в отношении каких-либо 
вещей. Другие «Я» человек знает в качестве не только зна-
ния-знакомства, но и знания-описания, которое открывает 
возможность знания чистого «Я». 

П. Козловски возвращается к онтологическому аспекту 
«Я» и подчеркивает возможность самосознания и форми-
рования самости только при условии существования и при-
знания абсолютного «Я». Преобразования материальной 
среды и языка происходят благодаря уже существующему 
абсолютному «Я» силами индивидуального «Я». Необхо-
димостью индивидуального «Я» является самотворение. 
Эта истина зафиксирована в христианском представлении 
о подобии человека Богу. Таким образом, «Я» — это нача-
ло культуры, и только благодаря нему эта же культура раз-
вивается. 

В современной глобальной культуре именно онтологиче-
ское осмысление «Я» дает возможность установления уни-
версального смысла, который может обеспечить эффектив-
ную коммуникацию между конкретными истинами науки или 
языками описания духовного опыта в различных религиях. 

Заключение (Conclusion)
В исследовании выделены два основных аспекта, 

в которых выражается проблема «Я»: 1) существование 
«Я»; 2) возможность сознания мыслить «Я».

В аналитической философии Б. Рассела с помощью 
выделения двух типов знания (знание-знакомство и знание- 
описание) уточняется возможность мыслить собственное 
«Я» и «Я» других людей. Опыт дает знание определенных 
истин, которые существуют, и мы узнаем их через зна-
комство. Но благодаря знанию, которое дается нам через 
описание, мы узнаем вещи, которые не были нам даны 
с помощью опыта. «Я» никогда не дано в опыте человека  



51

ФИЛОСОФИЯ

в чистом виде. Но дано как «Я, чувствующее нечто», «Я, 
говорящее нечто», «Я, делающее нечто». Б. Рассел пока-
зывает всю необходимость знания-описания, которое 
человеку дает возможность трансцендировать. Опыт сужа-
ет круг познания человека, а описание, наоборот, расши-
ряет его. Помня и зная данную структуру познания, чело-
век развертывает собственное знание, расширяя границу 
освещенного разумом в область таинственного и искоре-
няя сомнительное.

В философском реализме П. Козловски «Я» рассмат
ривается в качестве основания культуры и обязательного 
элемента воспитания. Посредством культуры и воспитания 
должны достигаться самые основы жизненного побуждения 
и формироваться любовь к идее. П. Козловски обращается  
к философии И. Г. Фихте, в которой идея определяется 
как деятельное распознавание, схватывание божествен-
ной жизни в ее проявлениях. Сопричастность божествен-
ной жизни составляет сущность самости человека и сердце 

живой культуры. Понимание такой причастности в каждом 
человеке должно являться целью и смыслом воспитания.

Овладение достижениями культуры не может обеспе-
чить сознание «Я» и самотворение без специальных воле-
вых усилий личности. Кроме того, процесс самотворения 
был бы невозможен без существования и понимания абсо-
лютного «Я». Высшая самость является врожденной; если 
бы она не находилась в человеке изначально, то невозмож-
но было бы объяснить, каким образом она попадает потом 
в человека, в его материю. Высшая самость — центр лично-
сти, который является предпосылкой культуры и помогает 
человеку овладевать языком. Культура и язык могут проник-
нуть в материю только в том случае, когда в этой материи 
изначально заложена духовность. 

Таким образом, становление «Я» и развитие представ-
лений о «Я» с точки зрения онтологического осмысления 
являются результатом собственных усилий человека, а не 
проявлением эволюции.

1. Рассел Б. Проблемы философии // Рассел Б. Избранные труды. Новосибирск : Сиб. унив. изд-во, 2009. С. 33–120.
2. Рассел Б. Человеческое познание: его сфера и границы. М. : ТЕРРА — Книжный клуб : Республика, 2000. 464 с. 
3. Дидикин А. Б. Эпистемология Бертрана Рассела: на пути к нейтральному монизму // Ом. науч. вестн. Сер. : Общество. 

История. Современность. 2022. Т. 7, № 1. С. 84–90. 
4. Николаева В. Г. 97.04.041. Дж. Г. Мид. Разум, я и общество (главы из книги). G. H. Mead. Mind, Self and Society. Chi-

cago, 1934. P. 135–144, 164–178, 192–200 // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. 
Сер. 11 : Социология. 1997. № 4. С. 162–195.

5. Козловски П. Культура постмодерна: общественно-культурные последствия технического развития. М. : Республи-
ка, 1997. 240 с.

6. Шпрангер Э. Формы жизни: гуманитарная психология и этика личности. М. : «Канон+» РООИ «Реабилитация», 2014. 
400 с.

7. Фихте И. Г. Назначение человека // Соч. : в 2 т. СПб. : Мифрил, 1993. Т. 2. С. 65–224. 
8. Фихте И. Г. Наставление к блаженной жизни. М. : Канон+, 1997. 400 с.


